## ډاکټر برکت شاه کاکر\*

## Abstract:

This paper tends to investigate themes of masculinities in the preview of patriarchal structures of Pashtun society. The author has used a prism of the Italian-Marxist dissent and intellectual, Antonio Gramsci's (1891-1937) reckoned theory of Cultural Hegemony. This theory a post Marxist critique of the cultural hegemony of the ruling classes that are adopted by the oppressed social and political classes as natural, inevitable, and a matter of the common sense. While unpacking the indicators of this theory, and developing an analytical framework which contains some indicators, the author has directly plunged into the main course that is the depiction of the peculiar hegemonic masculinity in the Pashto folk genres. In this connection historical construction of hegemonic masculinities in the Pashtun society is explored, and the nexus of war, violence, exclusion and masculinity is established through literature review. Pashto folk poetry and proverbs are particularly analyzed to know the patterns inherently consist in the oral text performances uttered in the peculiar cultural milieu of Pashtunwali. The etymological roots of womanhood are probed in Pashtu language which like other languages of the world has peculiar gendered otherness of women. The study of Tappa, Kakari Ghari, Da Attan Narey and the bridal laments called "Angai" are particularly analyzed to unveil the structures that hold up the paranoia of men hegemony as naturally constructed phenomenon. Analysis of the poetic genres is carried out in the context of gender studies and critical discourse analysis, which strive to analyze discourse beyond the symptomatic levels.

**Key Words:** Pashtunwali, Folk Poetics, Cultural Hegemony, Hegemonic masculinities, Patriarchy, Discourse Analysis.

انساني ټولني د واک، اختيار، غلبې، بالادستۍ او حاکميت بيلابيل رنګونو او اندونه لري چي د تاريخ په پاڼو کښې د انسانانو شعوري او غير شعوري هڅې ښکارندويه دي. د ليکل شوي يا د شفاهي تاريخ اوږد واټن د انسانانو تر مينځ د وېش او توپير و پديدې (Phenomenon) فطري بيان کړئ دی. خو د نولسمې او شلمې صدۍ فکري مباحثو د حقيقت پر پخوانيو کسرونو دنوو سوالونو کاڼي په دومري دوامداره توګه ورولي دي چي د ټولنيز، فطري، سياسي او ادبي حقيقتونو پر پخواني

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Department of Pashto, UOB

تعبيرونه شكونه را پيدا شو. كارل ماركس د جرمن آئيډيالوجي په باب دټولني او شعور په حقله داسي تاريخي بيانيه وړاندي كړې ده.

"It is not consciousness of men that determines their being, but, on the contrary, their social being that determines their consciousness".

**ژباړهٔ**: "انسان د خپل وجود ادراک د شعور په وسيله نه پيدا کوي، بلکه ټولنيز عمل په انسان کښې شعور پيدا کوي ".

د دې اند مطلب دا شو چي ګوا شعور يو فطري شی نه دی بلکه دا د يوه سماج (ټولني) پيداوار دی. دا هري ټولني د اوسېدونکو د شعور خپلي سطحي وي. تصورات، نظريې، او مفکورې په يوه مادي کلتور کښې پيدا کيږي او بيا دغۀ تصورات او نظريې د انسانانو د طرز فکر برخه جوړ شي، او انسانان د هم هغۀ په اثر کښې خپل ژوند کوي. د مارکس د دې اند سره چي شعور انساني ټولنه تشکيلوي بېلابېل سوالونه راپورته کړي دي يوه لورته په ټولنه کښې د ويري، کرکي او کېني پخواني تصورات تر سوال لاندي راغلې او بل پلو ته د ټولني د لوړ او کښتۀ، اشراف او اجلاف، اصل او کم اصل ، نر او ښځي سره تړلي ټولي مفکورې او ذهني روئيو باندي هم شکونه را پيداکيږي.

"ماركس فكر درلود چي سرمايه دار (پانګه وال) يواځي د معاشي استحصال (زبېښ) په زريعه د زياركښانو (پرولتاريه) وينه نه زبېښي بلكه هغه د داسي نظريې ، قدرونو او اخلاقيات ايجاد كړي چي د ټولني د كمزورو ډلو استحصال ته نور دوام وركوي ,Heywood (1994) . (1)

په ټولنه کښې خلګ څه ډول د کلتور يا ټولنيز فشار تر اثر لاندي منظم کړل شي، د هم دغۀ سوال علت د مارکس د مرګه يو کال وروسته زېږېدلي اتالوي انتهونيو ګرامسي کيندلی دی. د ياودني ده چي د شلمې صدۍ مارکسي فلسوف -1891) Antonio Gramsci's (1891-د ياودني ده چي د شلمې صدۍ مارکسي فلسوف -1931) تصور وړاندي کړ، هغۀ دريځ لري چي په کلتوري توګه ګڼي ټولني (متنوع) د يوه مخصوص غالب ګروه (ډلي) تر اثر لاندي راشي او يو نوی کلتورو زېږوي (2)

دغۀ د حاكمي طبقې پر محكومه طبقه د تسلط ورو ورو يو عادي (عام) خبره شي او دغۀ وروسته يو معروضي حقيقت او د فطرت قانون هم و ګڼل شي. د حاكمي طبقې لخوا چي كوم استبدادي كلچر يا نظريه په وجود كښې راشي هغۀ لارمي يا ناګزيره ، د ټولو انسانانو لپاره ګټوره او د ټولو ستونزو د هوارولو يواځينى حل ښكاري خو په اصل كښې د حاكمي يا سرامايه داري (بورژوا) طبقې د كلتوري وقدرونه ، اداب او زوقونه د يواځي د هغوى په ګټۀ دي، محكومه خلګ په دې پلمه و غولول شي او هغوى د خپلو ضرورتونو پر ځاى د حاكمي او بورژوا ټولني د غوښتنو په بشپړۀ كولو پسي روان شي. ګرامسي وائي چي د غالبي طبقې د عادتونو، قدرونو، كړكو، كېنو، زهني روئيو، او د ژوند تېرولو

انداز په غير محسوس او غير جبري توګه و محکومو طبقاتو او ډله ته انتقال شي، او ورو ورو دغه خبره د عقل سليم يا (Common Sense)برخه و ګڼل شي. کله چې موږ ګرامسي حاکميت او غلبي د تصور اطلاق پر يوه قبائلي ټولنه کښې وکړو، نو هلته هم موږ ته په نظر راځي چې د ټولني واکمنو او زورورو ډلو يو داسې کلچر تخليق کړي دي چې پکښي د ځيني وګړو، انسانانو حيثيت لومړيتوب لري او ځيني بيا دلته هيڅ واک و اختيار او حيثيت لري. دغهٔ توپير که څه هم د ژبو، رنګونو، نسلونو، شته منو او نادارو، نارينه او ښځينه، ځايي او مهاجرو، او هم داسي ډېرو نورو شکلونو کښې زموږ مخته راځي خو دلته به يې موږ د نارينه توب او مېړاني د تصور د ګرامسي د کلتوري حاکميت په تناظر کښي وسنجوو د کلتوري حاکميت تر څنګ، د ګرامسي په افکارو کښې دوئم مهمه مضمون د خلګو د خوښې يا رضا جوړولو عمل دی، چي په انګلسي کښې 'Manufacture of consent'وئيل شوي دي. (Gramsci 1971) د ګرامسي د دې تصور ريښې هم په کلتوري حاکميت کښې ښخي دي، معنا دا چي بالاسته ډله يا طبقه د طاقت د طبعي استعمال پر ځاي داسي تګ لاري او اوزار خپلوي چي محکومه خلګ په دې قانع كړي هيڅ ډول حاكميت، بالادستي يا استحصال وجود نه لري. د دې لپاره هغهٔ تعليمي او كلتوري اداري او اوزار استعمالوي، په اوسني وخت كښي د ورځ پاڼو، ټي وي چينلانو، او ټولنيزو رسنيو (سوشل ميډيا) کردار او د تعليمي ادارو د نصاب يا ښوونيزو موادو رول موږ ته ډېر ي ژوندۍ بېلګې (مثالونه) په لاس راکوي. محکومه ډلې خپله بقا د حاکمي ډلې په خپور شوي کلتور کښې لټوي، او هغهٔ ته ځينې خبري لکه مقابله، د منډۍ دمعيشت آزادي، انفراديت، د ځينې ژبو او کلتورونو حاکمیت،سرمایه دارانه شرافت،نسلی، تهذیبی او صنفی توپیر، نرواکی او داسی ډېر نوري خبري فطري و برېښي او خلګ پر دې قانع او صابره شي. د کلتوری حاکمیت تصور اونرواکی:

د ګرامسي د کلتوري حاکميت تصور د ډېرو پېچلو ټولنيزو اړيکو او تعلقاتو په سنجولو کښې کاورل شوی دی. د ټولنيزو علومو او د جينډر سټډيز په ډګر کښې د غۀ تصور د "حاکمانه مرادنګي" په بڼۀ هم ځان څرګند کړی دی.د دې تصور بنيادي دريځ دا دی چي لکه څه ډول چي سرمايه دار (بورژوا) چي د سرمايه دارانه نظام او د خپل تسلط د دوام لپاره کلتور په کار اچوي، هم دغۀ ډول په يوه نرواکه ټولنه کښې نارينه پر ښځينو خپل حاکميت، بالادستي او باداري قائمه ساتي. د نرواکۍ چي د نارينه توب او ښځينه توب د کومو اضدادو په څېر وړاندي کړي دي هغۀ و نر ته د مطلق حاکم او ښځي ته د محکومي حيثيت ورکوي. د حاکمانه مردانګۍ تصور هم د طاقت سره تړلی دی، لکه څه ډول چي د فرانس معروفه فلسوف ميشئيل فوکو وئيل چي طاقت هر ځاى شتون لري، يا طاقت پاشلى دى(Foucault 1991) ، او په عامو ټولنيزو تعلقاتو كښې موږ ته د طاقت يا جبر مظهر *پديد*ه په نظر نه راځي خو طاقت خپل وجود بيا هم ژوندى او تاند ساتي. د طاقت دغۀ شكل د نظرياتو، عقائدو، افكارو ټولنيزو قدرونو ، رسم ورواج، قانون، كركو كېنو او اساطيرو په بڼه پائيښت كوي. (3) بلكه كه موږ د "نرواكۍ" يا د نر د حاكميت لرغونى او روايتي نظام د دې تهيوري په تناظر كښي هم سنجولى شو. نر واكي چي په فارسۍ او اردو كښې ورته "پدرشاهي" او په انګريزي كښې ورته وئيل كيږي خو په اصل كښې دغۀ ټكى هم د لاطيني ژبي څخه وانګريزي ژبي ته لار كېږې ده. د انګرېزي "Merriam Webster" قاموس دا ټكى د خاندان د مشر يا سربراه په معناؤ كښې راخيستى دى يا بيا د عيسائيت د مذهبي ادارو د مشر په معناؤ كښې كارولى دى(4).

انسانانو د دوامداره ټولنيز عمل په نتيجه کښې ژبه او د ژبي سره تړلي کړني يا کارونه تخليق کړي دي. که چيري موږ د مثالي "نارينه " او مثالي "ښځينه " پر تصور باندي غور وکړو نو په دې حقيقت به ورسيږو چي دا د حقيقت دوه بېخي متضاد صورتونه دي، د بېلګي په توګه يو ښۀ نر هغه دی چي د ښځينه خصوصياتو څخه پاک وي، يوه ښه ښځه هغۀ ده چي د ټولني ورکړل شوی ښځينه کردار خپل کړي او پر هغۀ قناعت وکړي. دغه دوه رنګي (Dichotomy) د ټولني هغۀ رغښتونه تخليقوي او بيا د وخت په تېرېدو سره د نارينه او ښځېنه تفاوت او توپير فطري و برېښي.

مېړانه د نړۍ د زياتره نرواکه (پدرشاهي) ټولنو يو ګډ ټولنيز (انساني) تخليق دی چي په تصور عمومي خبره شوې ده، د پښتونولۍ په ناليکلي دود دستور کښې د دې تصور کړۀ وړۀ بيان شوي دي، د يو ټولنيز قدر په توګه د مېړاني تقاضې څه ډول بشپړۀ کيږي او په دې ترڅ کښي دپښتو شفاهي يا فوکلوري شاعرۍ دغۀ تصور ته څه ډول رجوع کړې ده، د هم دغو سوالونو د ځوابونو په لټون پسي په دې مقاله کښې پل راخيستل شوی دی.

په دغه مقاله کښې د مېړاي تصور او د هغهٔ سره تړلي ټولنيز فشار او د ميړاني د هوډ د تر سره کولو ټوله پديده (مظهر) د جينډر سټډيز په څېړنيز چوکاټ کښي کتل شوې ده د ياودني وړده چي د ادبي تهيوري او کره کتني دغه مکتب د پس ساختياتو (۱۹۶۴)، نسائي (ښځينه) کره کتني (۱۹۴۰)وروسته د ۱۹۷۰ په لسيزه کښې د کره کتني و نړی وال ډګر ته را کښېوتی د دغه تهيوري د فرائيډ د نظر سره کلک اختلاف لري، او د ميشئيل فوکو له قوله د پس نوابادياتي نړۍ کښې علم او معنويت هغو سپين پوستو تشکيل کړي دی چي په غير انساني توګه يې نړۍ تر اوږدې مودې پوري مستعمره کړې وه.

د نر او ښځي د توپير بنيادونه، تاريخي پس منظر:

که چيري موږ د لرغوني او قبائلي پښتني ټولني د معنويت رغښت (Etymological) (Structure) ته ځير شو نو هم دغه پورتني صفتونو په ټولنيز نظام کښې يو داسي ساختياتي بڼه خپله کړې ده چي چيلنجول يې يا له منځه وړل يې ډېر ستونزمن کار دی. په نړۍ کښې د دنراو ښځي تر مينځ دغۀ توپير چي هر نر په قدرتي توګه زړؤر، جنګيالی، نه ويرېدونکی، او په ذهني او طبعي توګه تر ښځه پياوړی دی، تر ډېره وخته شتون درلودلی دی د ښځي د محکومۍ قيصه ذياتره تاريخ ليکونکي د زرعي دور څخه را پيلوي . انګريز ليکوال پېټر واټسن په خپل اثر (Ideas A History from Fire to Fured)کښې ليکي چي د زراعت و لورته د انسان ارتقائي يون د 1400څخه راپيل شوی دی له څه وخت څخه چي هغۀ د تخّم کرلو چل زده کړ، وني او درختي يې خانګي کول پيل کړل.(5)

حمزه علوي هم دغهٔ تاريخي اوښتون (بدلون) د ښځي په ټولنيز حيثيت کښې د بدلون پيلامه ګڼې د اردو ليکوال سبط حسن په ليکنو کښې هم دغهٔ لامل په نظر راځي او هغوی زرعي انقلاب قابو لس زره کاله پخوانی ګڼي".(6)

د ښځي د کمترۍ زهني روئيې او دهغې ټيټ، او ابتر ټولنيز حالت او حيثيت دغۀ عمل تر زرګونو کلونو پوري دوام درلودلى دى ، ځکه خو د نر او ښځې تر مينځ هغۀ توپير چي ټولني او انسانانو جوړ کړئ ؤ ، هغۀ قدرتي او فطري وګڼل شو. البته په يورپ کښې پر پاپائيت او بادشاهت د عقلي او سائنسي علومو بري د توپير دغه اوږده شوګره پاى سحار کړۀ. خصوصا د زناني د استحصال هغۀ رغښتونو و غندل شول چي د کليسا يا ګرجا لخوا به د ښځو د استحصال لپاره کارول کيده. شوې ده ، سائنسي پرمختګونو اول وشول، او په علمي ډسکورس کښې د زنانو د کمتر ټولنيز حيثيت سوالونو د نولسي صدۍ په وروستيو کښې پيل شوي دي. د شلمي ميلادي صدۍ ډيره راورسته پيل شوې ده، سائنسي پرمختګونو اول وشول، او په علمي ډسکورس کښې د زنانو د کمتر ټولنيز حيثيت فرينکفرټ سکول فلسوفانو د صنفي توپير سره سره پر هغو نورو مهم سوالونه هم غږ پورته کړ چي په عمومي توګه انسانانو ته قدرتي ښکارېدل. له هم دې ځايه د ساختياتو هغه طلسم ماتېدل پيل شو ي د نرواکۍ رپدرشاهي) په اوږده دوره کښې يي پر انساني ټولنو بشپړۀ حاکميت درلودلى ؤ. له هم دونو علمي او تحقيقي ګروېږنو د وومن اسټډيزاو جينډرسټډيز ډسپلن په وجود کښې راغلل چي د نوي نه توب، مېړاني، نرواکۍ، هغه ټول رغښتونه يې پر انساني ټولنو بشپړۀ حلود کېې راغلل چي د نري نه وبې، مېړاني ، نرواکۍ، هغه ټول رغښتونه يې په تنقيدي توګه و څېړل چي پکښې راغلل چي د نارينه توب، مېړاني، نرواکۍ، هغه ټول رغښتونه يې په تنقيدي توګه و څېړل چي پکښې يه ټولنه کښې د سياسي، ټولنيز، کلتوري، علمي. تعليمي او قانوني حاکميت ته جواز ور کوي ، او ښځه د ژوند پر پرده د يو معمولي، غير مکمله، کمزورې او بې صلاحيتانه اسان په صفت انځوروي. د پښتني ټولني د مېړاني بيانيه په لفظي توګه ټکی "مېړانه" خپل وضاحت په خپله کوي، يعني د مېړنتوب يا نارينه توب صفت ته مېړانه وئيل کيږي مېړۀ په عام توګه وه يو داسي کس ته وئيل کيږې چي مائينه لري، له دې پرته ټولنه هغۀ چا ته مېړه وائي چي د نارينه توب صفتونه په ځان کښې ولري د دې مطلب دا شو چي په اصطلاحي توګه مېړانه يا مېړنتوب د واده کولو څخه زيات د مېړاني د صفتونو سره علاقه لري. په پښتو قاموس درياب کښې د مېړۀ دغه لاندينيي تعريف زموږ و مخته راځي: "[مي – ړه] داسم –واحد -مذکې خاوند، مالک، څښتن، آقا، ماړخ د ٢) بهادر ، بادر، باعزت، دروند، دواده ځلمي"(7)

كه چيري موږ درواښاد قلندر مومند په هم دغۀ قاموس كښې د مېړۀ د صفت لكه "مېړاني" او "مېړنتوب" معنا و لټوو نو په هغۀ كښې هم باتوري، نرتوب، شجاعت او زړورتوب په مخه راځي. البته كه چيري په ښځه كښي هم دغه صفت وموندل شي نو هغۀ ته بيا "مېړه مخه" ښځه وئيل كيږي. په درياب كښې د مېړۀ مخي تعريف څه داسي شوى دى.

[مې-ړۀ-مه-خې] (صفت–مونث) هغۀښځه چي مېړانه او د مېړنو نور صفتونه لري(8)" د مېړنتوب د نور وضاحت لپاره که موږ د خوشحال بابا لانديني شعر ته ځير شو نو خبره به نورو هم روشانه شي:

خو په مجموعي توګه يوه نرواکه •پدرشاهي، ټولنه چي پر يو "ائېډئيل نر" کوم فشار يا بار ږدي په هغه کښې ډېري غوښتني راځي د بېلګي په توګه دا چي يو مېړۀ هغۀ دی چي ګټۀ کوي، نفقه/ډوډۍ پيدا کوي، له بل چا څخه تمه نه کوي، د توري او ږغا هنر درلودل، که چيري څوک بد ورسره وکړي ژر بدله اخيستل، د سيال غوندي ژوند کول، پښتو پالل، خپل هوډ/بول تر سره کول ، پر خپل کور، کهول، بچيانو او خصوصا ښځه ننګ کول، هم دا ډول پر وطن ننګ کول، ميلمستيا کول، يو کمزوري کس ته پناه ورکول، بدرګه کېدل، له ميدانه تېښته نه کول، او داسي ډېر نور صفتونو او خويونه دي چي د پښتني ټولني تر سنګ يې د نړۍ نوري هغه ټولني هم د ځان قدرونو ګڼي چيري چي ژوند د نرواکۍ تر اثر لاندي د ژواک (کلچر) کړۀ وړۀ تخليق کړي دي.

دپاسنيو حوالو څخه يو مشترک صفت چي موږ ديو آئيډئيل "مېړۀ" يا "نر" را ايستلى شو هغۀ د هغۀ ذړورتوب، شجاعت، ننګ، غيرت، سيالۍ ، په يو سر جنګېدل او داسي نور ډېر صفتونه دي چي د نارينه د جنګ و جبلت او د ځانګړتيا و ايګو ته وده ور کوي.

د مېړاني يا مردۍ متضاد نامردي هم ده. د مثال په توګه خوشحال بابا دغه توپير داسي يا د کړی دی.

د خوشحال خان بابا په پورتني شعرونو کښي موږ ته د يوې نرواکه ټولني او د مرانګۍ آئين بنيادي توکي په نظر راځي دا بېله خبره ده چي خوشحال بابا چي د اوولسمي صدۍ په کومو نامساعدو حالاتو کښې ژوند کاوه او هغهٔ ته په وراثت کښې چي کوم درې څېزونه لکه د مغلو منصب، دخټکو سرداري او د يوسفزيو بدي (دښمني) پاتي شوې وه (دراني، ۲۰۱۴) د هغهٔ څخه د خلاصون يوه لاره چي شتون درلود هغهٔ توره او مېړنتوب ؤ. بل دا چي دا ستونزه يواځي د پښتنو سره نه ده پاتي شوې، بلکه د مرکزي آسيا له لوري چي کوم حمله کونکي په وار و هند ته د پښتونخوا تر کنډو راوښتي دي هغوى په دوامداره توګه داسي ټولنيزه فضا جوړهٔ کړې وه چي پکښي جنګ، ننګ، مېړنتوب او باتوري زيات

خو کله چي موږ په شلمي يويشتمي صدۍ کښې د پښتنو ټولنيز ساخت رغښت او تنظيم ته و ګورو نو بيا هم موږ ته د ژوند په ټولنيزو ، سياسي ، معاشي او قانوني چارو کښې د نرواکۍ هغهٔ طاقت په نظر راځي چي د خوشحال خان بابا د وخت سره ډېر ورتوالي لري. د نړواکۍ اداره جاتي څېرنه:

د ماركسي فلاسفر انتونيو ګرامسي د كلتوري حاكميت تصور دغه خبره سپينه كړه چي پر نړۍ څلور سوه كاله غلبه لرونكي غرب يو داسي كلتور تخليق كړى دى چي مغلوبه قومونه نور مغلوبوي او د دې كلتور خپل بشپړهٔ سياسي هدفونه او ګټي هم دي. كه چيري موږ د نرواكۍ او د نارينه توب په تناظر كښې د نر غلبه، مطلق حاكميت او پيدائشي برتري ته ځير شو نو هم دغه د غلبې د كلتور يو يخواني بڼه ده.

"The form of masculinity that is hegemonic at a given time and place involves a particular institutionalization of patriarchy; we might say it embodies a particular strategy for the subordination of women". (11)

**ژباړه** : "په يوه مخصوص زمان و مکان کښې د مردانګي/نارينه توب غلبه/ حاکميت د نرواکۍ يو داسي اداه جاتي بڼه تشکيلوي چي په حتمي توګه د ښځي د شکېلولو/مغلوبولو پيلامه جوړيږي." د نر واکۍ (پدرشاهي) نړۍ د نر نړۍ وي، د نړۍ د ډېرو نورو ټولنو غوندي پښتني ټولنه هم د نارينه توب تر فکري او اقداري نظام تر اثر لاندي تشکيل شوې ده- خصوصا په نولسمه او شلمه ميلادي صدۍ کښې پښتانه د هند د کوشني وچي او د منځيني آسيا د هغو قومونو په صف کښې و ګڼل شول چي ټولنيز او کلتوري رغښت يې د نر واکۍ تر کرخت نظام لاندي تشکيل شوي دي. د انساني ټولنو د تاريخ څېړنه دا خبره روشانه کوي چي د شلمې صدۍ څخۀ ډېرو قبائلي ټولنو د نوي رياست اداره جاتي ساخت (سټرکچر) ته مخه کړې ده او خپل قبائلي شناخت يې په يو اجتماعي رياستي او ملي شناخت کښې داسي ويلي کړی دی چي په ټولنه کښي د انسانانو تر مينځ نسبتا بهتر ټولنيز نظام وضع شوی دی. خصوصا د ښځو، ټولنيزو او مذهبي اقليتونو (لږکيو) حالت او حيثيت پکښې دواړۀ بدل شوي دي. خو د پښتني سيمي مخصوص سامراجي، استبدادي تاريخ او را تپل شوي جنګونو د قبائليت څخۀ د مليت و لورته دغه يون نه يواځې کمزوری کړی دی، بلکه د ژوند په ډېرو څانګو کښې قبائليت څخۀ د مليت و لورته دغه يون نه يواځې کمزوری کړی دی، بلکه د ژوند په ډېرو څانګو کښې يې پر شا تمبولی دی. ځکه نن په نړۍ کښې پښتانه تر ټولو لويه ژوندی نسبي قبائلي ټولنه لري".(12) کې پر شا تمبولی دی. ځکه نن په نړۍ کښې پښتانه تر ټولو لويه ژوندی نسبي قبائلي ټولنه لري". کاکردګۍ ولاړ دی (12)(12)، د نر د واکمنۍ او حاکميت، او پراوايتو کښې هم راغلی دی. خو په ټولو صورتونو کښې د قبائلي ټولني مجموعي علم، تجربه او مشاهدات او ذهني روئيې د نر حاکميت او د ښځي تعبيداري او په ټولنه کښې د هغې يو غېر تخليقي، غير پيداواري اور غير علمي او تعليمي رول د فطرت امر ګڼي.

د نارينه توب په تصور او ذهني روئيه کښي چي کوم پټ يا خفيه طاقت نغښتی دی هغۀ د نرواکه ټولنه د زياتره نرانو په ګټۀ تماميږي. پښتانه د هند د کوشنی وچي د نورو قومونو په مقابل کښې زيات مردانه او نرواکه بيان شوي دي. خصوصا په نولسمه او شلمه صدۍ کښې چي کوم يورپي ليکوالان راغلو هغو پښتانه د نورو هندکيانو په پرتله زيات "نارينه" بيان کړي دي- د سهيلي پښتونخوا د بوري يوه تکړۀ ليکواله پروفيسر ذوبيده جلالزئي چي دا مهال په روډز آئي لينډ کالج کښې د انګريزي ژبي او ادب استاذه ده ، په خپله يوه مقاله کښې دې خبري ته داسي اشاره کړې ده.

Later English dichotomization of Afghans and other Indians in terms of masculinity rendered the Pathan a "worthy and sporting adversary"(14). **ژباړه**: په وروستيو کښې انګريزي ليکوالانو د افغانانو او هندکيانو تر مينځ يوه داسي دوه رنګي خوره کړه چي پکښې افغان زيات نارينه صفته او پياوړي دښمنان ياد شوي دي". دا چي پښتانه نارينه خلګ دي، دوی جنګيالي دي، جنګ ته هوسيږي ، د خپلي قبيلې د ناموس لپاره هر فرد يا ګروه د خپل ژوند تر سرحد هم تيريږي د اوسنی زمانې پياوړی امريکائي پښتون پوهه چارلس لنډهوم فکر کوي چي د نورو قومونو په په مقابل کښې پښتانه نه اېل کيدونکي ځکه دي چي هغۀ زيات نارينه دي، هغۀ نارينه ځکه دي چي تر اوسه يې لاد ژوند په حقله فکر او فهم د قبائليت په ولاړو اوبو کښې خيشت دی هغۀ ليکي:

"They feel contempt for "effeminate" peoples who must bow to the authority of government, and consider their own society, despite its poverty, to be preferable".(15)

**ژباړه**: د هغوی (پښتانۀ) په زړونو کښې د ښځولکو (د ښځو غوندي) نرانو لپاره ډېره کرکه موجوده وي، هغه کسان چي د حکومت و حکم ته غاړه ږدي او هغه خپل نظام تسليموي، د غربت باوجود هغوی (پښتانۀ) خپل ځانګري ټولنيز ژوند ته ترجيح ورکوي". **ننگ او جنگ ير نر او ښځه ټولنيز فشارونه** 

لکه څه ډول چي د مارکس د شعور بيانيه موږ ذکر کړۀ چي انساني شعور د يوې ټولني ورکړل ژوی وي، هم دغۀ ډول د يو مثالي نر او مثالي ښځي تصور هم انساني ټولني د خپل مخصوص مځکني، سياسي، مذهبي او معاشي حقيقتونو تر اثر لاندي جوړوي. په عموي توګه ټولنه د 'نر'' د حاکميت هر دليل مني او د ښځي د اطاعت او تعبېدارۍ هر انداز ته د اخلاقي او فطري اصولونو نوم ورکوي. کله چي موږ په پښتني قبائلي ټولنه يا نورو قبائلي ټولنو کښې د ښځي د حالت او حيثيت تعين کوو، نو هغۀ په هره حواله تر نر ډېر ټيټ، کمتر او غير اهم دی. خو د نر د حاکميت سره ځيني داسي ذمه وارياني هم دي چي هغه د پرله پسې کړاؤنو او ستونزي سره مخامخ کوي. د خپل کور او کهول لپاره وارياني هم دي چي هغه د پرله پسې کړاؤنو او ستونزي سره مخامخ کوي. د خپل کور او کهول لپاره ينتون نر اوږدې مسافرۍ ټول سهولتونه برابرول، د کليوال يا ټولنيز ژوند رسمونه، رواجونه، سيالي او جانداري ټولني د نر پر اوږو اچولې ده. د خاندان ، قبيلې او وطن ننګ د هغۀ پر سر پور وي. پښتون نر اوږدې مسافرۍ کوي، د مځکي له شکمه روزي راباسي، د نورو سره د برابرۍ لپاره او د سيالي پر ځاى کولو لپاره د هر ډول سخترو څخه تېريږي. د نر دغۀ ټولنيز رول هغۀ ته د مور په شيدو ورکول کيږي. کله چي موږ د پښتو د اولسي شاعرۍ خصوصا د "ځانګو" يا د "ميندو" د سندرو ، چي "الله هوللو" هم ورته وائي، تنقيدي او متني څېړنه کوو نو موږ په دې حقيقت خبريږو چي يوه پښتني مور خپل زوى ته څه ډول پېغام رسول غواړي. ليکوال او فوکلورسټ داور خان داور د اور اوري او سي لي کې ور يا د "ميندو" د سندرو ، چي مور خپل زوى ته څه ډول پېغام رسول غواړي. ليکوال او فوکلورسټ داور خان داور دان داو، په کېل

| الله هو سه . الله هو سه | الاهو للو:              |
|-------------------------|-------------------------|
| پلار دي تللی دی په جنګ  | زما جانه الله هو        |
| سر به ورکاندي په ننګ    | ښه تېره توره تر څنګ     |
| الله هو سه . الله هو سه | په وطن راغي فيرنگ       |
|                         | زما جانه الله هو        |
| زما جانه الله هو        | لله هو سه . الله هو سه  |
| دښمنان به کړې فنا       | پلار دي تللی په غزا     |
| نن به راسي يا سبا       | وام به پرېږدي په دنيا   |
| زما جانه الله هو        | الله هو سه . الله هو سه |
| ټول وطن سو راته وور     | دښمنان راته په څو       |
|                         |                         |

د زړګي نه مي ځي نو خداى دي ګډ کي په دوى لو الله هو سه الله هو سه زما جانه الله هو (16) د نرواکي ټولني دغۀ ناليکلى دستور د طاقت او اختيار تعين د يو انسان د جنس پر بنياد کوي يعني که په هم دغۀ ځانګو کښې يو ماشومه پرته وي نو د هغې لپاره به بدلي بېلي وي. که چيري موږ د انجونو د ځانګو سندري وګورو، نو د بيلګي په توګه دا لاندينى سندره ډېره په زړۀ پوري ده:

ورور مي تللى دى غلې له رابه سي غرمې له ماله به پلي راوړي پلي به ورکم غوا له غوابه ماله پۍ راکي پۍ به ورکم سيند له سيند به ما له کاڼى راکي کاڼى به زه خدا ے له ورکم خداى به ما له ورور راکي وروره وروره زر راسه ستا پر لنګۍ جنګ دى (17)

دلته ځيني داسي کوډونه دي چي موږ ورڅخۀ په اصطلاح د نرواکۍ يا مرادنه حاکميت د وېشلي او پاشلي طاقت اندازه په ډېر ښۀ توګه کولی شو. د بېلګي په توګه دلته "ورور" غلې له تللی دی، هغۀ خور لره پلۍ راوړي، پلي خور غوا لره ځکه ورکوي چي چي لغوا پۍ واخلي او هغۀ يې سيند لره ورکړي چي هغۀ کاڼې ورلره ورکړي او بيا دغۀ کاڼي خدای لره ورکړي د دې لپاره چي خدای يو بل ورور ورلره ورکړي. په دې ټوله سندره کښې د هغه انجلۍ خپل ذات ورک دی، هغۀ له وروره د ورور لپاره يو څه غواړي.

دحاكمانه نرواكۍ يو اړخ دا هم دى چي د نر او ښځو زّمه وارياني يې د زرګونو كلونو په اوږدو كي داسي وېشلي دي چي اوس يې فطري رنګ اخيستى دى. كه چيري يو نر د هغه صفتونو څخه چي ټولنه يې غوښتنه كوي لاس په سر شي يا په جنسي توګه ناكاره ثابت شي نو بيا ورته نامرد ، نرښځى يا هيجړه هم وئيل كيږې. نارينه توب او مېړانه دنسائيت يا ښځتوب د جمله صفاتو څخه په تضاد (Binary) كښې وي. د بېلګي په توګه ژړل ، اوښكي تويول، وېرېدل، جنګ نه كول، غصه نه كول، په كم اواز ږغېدل ،ژر جذباتي كېدل، له كوره نه راوتل، ډېري خبري كول، پر سر ټيكرى يا پړونى اچول،له كوره د باندي نه راوتل، د كور كار كول،دكوشنيانو روزنه كول ، پر مخ وېښتۀ (بېره او برتونه) نه درلودل ، او داسي نور ډېر كارونه دي چي دنرواكي ټولني نر او ښځو ورته ښځينه صفتونه وئيلي دي. **نارينه توب او مېړانه د پښتو شفاهي متل په تله کښې** د نړۍ د نورو "نرواکه" ټولنو په ډول د پښتنو په لرغونې قبائلي ټولنه کښې هم د نر حاکميت، واک، اختيار او برتري يو تسليم شوی معروضي حقيقت ګڼل کيږي. د دې خبري ثبوت موږ د کلتوري عمل او ټولنيز رغښت، دودونو او رواجونو د تنقيدي څېړني څخه هم کولی شو، او پښتنو د لرغوني ټولني د ادبي اصنافو څخۀ هم دا خبره تر ډېره حده جوتيږي. د بېلګي په توګه لانديني متلونو موږ ته دا حقيقت را پېژني چي ټولنې په تاريخي توګه د يوې ښځي څه ډول تصور په خپله غېږه کښې روزلی دی.

| محنده | هم پر   | پر ښه   | — هم  | ر زنانه | تو پ |
|-------|---------|---------|-------|---------|------|
| کي    | په ګور  | وي يا   | کي ښه | په کور  | ښځه  |
| دى    | وټى     | ···     | پېر   | ښځي     | د    |
| وي    |         |         |       | ډب      | ••   |
| نسته  | ډار     | د ادې   | نسته، | پر کور  | ابا  |
| منل   |         |         |       | به      |      |
| ده    | (پېزار) | څپلۍ    | پښو   | د       | ښځه  |
| دى    | کي      |         | ـل په |         |      |
| ښځه   | يې      | اندېښنه | نر،   | يې      | توكل |
| بدۍ   | 2       | ده یا   | ستۍ   | د نې    | لور  |

په زړۀ پوري خبره دا ده چي د صنفي توپيراتو په حقله چي په پښتو متل کښې کوم کرکجن پېغامونه شتون لري هغۀ يواځي د پښتون کلتور تخليق نه دي. کوم (۱۰) متلونه چي لوړ په پښتو کښې موږ و لوستل که يې د پښتنو سره نزدې مېشته څنګلوري قامونه لکه براهوی، بلوڅ او فارسيبان سره مقائسه کړو نو هم دغۀ متن به د متل په جامه کښې مخ ته راشي. ما پخپله په کال ۲۰۰۷ کښې د يوې موسسې لپاره د صنفي تقسيم او تشدد د سطحي د کچلو په حقله په پښتني او دري ويونکو سيمو کښې کار وکړ، د ښځي د وهلو کوم جنايت ته چي په کوم انداز په دري کښې جواز درلودی هم هغۀ په پښتو کښې هم ؤ.

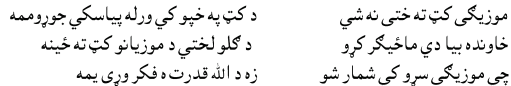
د دې متلونه څخه د ښځتوب او نرتوب يا مېړنتوب دوه متضاد عكسونه را پورته كيږي. مېړنتوب د ښځتوب اپوټۀ تصور دى. د مېړاني متضاد كه څۀ "سپيتانه" ده، خو په عام توګه دغۀ تضاد د ښځينه شناخت په بڼه هم په نظر راځي. كه چيري يوه ښځه د مېړنتوب دغۀ چوغه واغوندي نو بيا ورته "مېړه مخه" يا "نرګټۀ" وئيل كيږي. خو په دواړو صورتونو كښې متل د مېړانه هم هغۀ تصور په تواتر سره تكراروي كوم چي د يوې نرواكي ټولني په اجتماعي حافظه كښې نقش شوى وي. د متلونو د متني څېړني څخه يوه خبره دا هم جوتيږي چي په دې کښې يواځي د ښځينو د ټيټ حيثيت په حقله دلال نه شته، بلکه دا د ټولني د نورو ډلو لکه نور مذهبونو، مسلکونو،ټولنيزو ډلو، هنرمندانو "متل" د ښځي په حقله هغۀ خبره صادقه بولي کومه چي ټولني سنجولې ده. لکه څۀ ډول چي د کارل مارکس د قول څخه موږ دا پېژندل چي شعور ټولنه تخليقوي، ټولنه د شعور پيداوار نه وي، نو هم دغۀ ډول دلته چي کوم نسائي يا ښځينه شعور پيدا شي هم هغۀ په متل، يا نورو منثور او منظوم کلامونو کښي هم په مخۀ راځي.

- **په ټپه کښې د نرواکۍ کوډونه :** ټپه د پښتو فوکلوري اصنافو يو مهمه صنف دی چي نن هم د پښتنو په زياترو سيمو کښې وئيل کيږي. د دې صنف له لاري چي پر نر کوم ټولنيز فشار را تپل شوی دی هغه موږ ته په ډېرو تاريخي او واقعتي ټپو کښې په نظر راځي.
  - نر جنګ ته هڅول خو هسي د ټولنيز فشار يو څرګنده نتيجه ده- خو ددغهٔ کار غبرګون چي کله بيا د ښځينه لخوا وشي نو نر د خپل ژوند د نارينه توب تر هوډ قرباني کړي-
    - ته د وطن په ننګ شهيد شه په تار د ذلفو به کفن درله ګنډمه دا کمر بند ټوپک مي راکړئ په ما مينه جينۍ بل له ورکوينه پختون سړی نه غلطيګي ملايې نرۍ وي کمر بند خوړلې وينه (18)

دلته دا خبره پر خپل ځای د څېړلو ده چې د پښتونولۍ روايت چې د ننګ کوم معيارونه تخليق کړي دي هغه نېغ په نېغه د نارينه توب او مردانګۍ (Masculinity) سره تړون لري جنګ هم د نارينه توب نخښه او صفت ګڼل کېږي ، ځکه نو دلته په نکلونو، غاړو، ټپو او نورو اولسي صنفونو کښې د ښځو پېغور تر ټولو زيات اغېزه لري

که د مېوند د جنګ روداد راواخېستل شي نو په هغه کښې د ملالې ټپې يوازې داسې لامل ؤ چې دپښتنو د جنګ له ميدانه پورته شوي ګامونه يې بېرته ميدان ته يووړل. د پښتنو پر انګرېزانو د لاس بري کېدو بنيادي سوب زياترو ليکوالونو، لکه ارواښاد پرېشان خټک، استاد دوست محمد خان مومند، قيام الدين خادم او نورو ډېرو څېړونکيو او تاريخ پوهانو هم دغه لامل ښودلى دى. ډاکټر جان عالم دخپلې ايم فل په مقالې "پښتو ټپه او تلميحات» (مطبوعه پښتو اکېډمى کوټه ۲۰۱۳) کښى ليکې:

"ټپې د جنګ و جدل او ميدان و مقتل دغه واړه کېفيات په خپله سينه کښې ځايولى دي. که چر ته د پېرنګي او پښتون داخ وډب عکسونه ځلوي نو چر ته د قبيلوي نښتو انځورونه هم ښايي...دپښتون اولس دغه رزميه صفات او تاريخي واقعات په ټپه کښې ښۀ ډېر دي".(19) دمثال په توګه يو څو ټپې دياد ولو وړ دي.



خو زما په نزد دلته چي د "موزيګي" کوم عکس څرګند شوی دی، دا هم هغۀ کردار دی چي په غاړو، متلونو، د اتڼ په نارو او نورو صنفونو کښې موږ ته په مخه راځي. زه دا فکر کوم چي د "موزيګي" ټکی هلته کارول کیږې کله چي ښځه (مائینه) د نر (مېړۀ) په مقابل کښې یا خو د عمر له لحاظه خامه وي، یا بیا په سیکه (ښکلا) او قله (قد) تر نر زیاته وي. خو په هر صورت کښې هغۀ مېړونه چي د کوره باهر یې پر مړو ایرو پل نه وي، هغۀ په عمومي توګه د مائنو یا ښځو لخوا هم غندل کیږي. دلته خبره بیا هم هغۀ د کارکردګۍ او جسماني پیاوړتیا ته راځي. "**انگۍ" د نرواکۍ په ضد یو توانمن رغ** 

انګۍ چونکه د سهيلي پښتونخوا بيا په تېره ږوب د ناوې، بوري، سنځاوۍ، زيارت، دوکۍ او نورو څنګلورو سيمو يو ځانګړی ښځېنه صنف دی چي ناوياني يې د خپل واده په ورځ په ډېر غم او ملال سره وائي او دهغې خوندکياني (ملګري) ورسره په هغۀ وزم کښې مرسته کوي. ناوې او د هغې خوندکياني په يوه لوی ټيکري کښې کښېني او بيا دغۀ د بيلتانه د غمه ډکي مقفا نظميه صنف وائي. دا چونکه دهري ناوي خپل تخليق وي، کومه خبره چي کيږي چي په پښتني شفاهي ټولنه کښې هر کس شاعر دی هغۀ خبره دلته حقيقت شي چي د ناوې خپلي انګۍ يا چيغی تخليقوي چي د هغې د ټول عمر ذاتي واردات يا تجربه پکښې نغښتې وي، ارواښاد ابالخير ځلاند دې صنف ته د نيمي نړۍ فرياد وئيلی دی او هم دغۀ سرليک لاندي يې يو کتاب ورباندي تاليف کړ دی. په لاندي يوې انګۍ

| خپل ورور له کوره وديږې او                                                                                                                                                           |                     |                  |                | •                                                |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|------------------|----------------|--------------------------------------------------|--|--|--|
|                                                                                                                                                                                     | کولو په هوډ تړل کيږ | •                |                |                                                  |  |  |  |
| غنمه                                                                                                                                                                                | سر کي               | ې په             | د درګۍ         | دا                                               |  |  |  |
| رځېدمه                                                                                                                                                                              | وم ک                | يتره             | کو             | شينكۍ                                            |  |  |  |
| تلمه                                                                                                                                                                                | مان ته              | کښته دا          | زمي            | په                                               |  |  |  |
| رځېدمه                                                                                                                                                                              | را مح               | بيرته            | دوبي           | په                                               |  |  |  |
| رځېدمه<br>تلمه<br>رځېدمه<br>نازېدمه                                                                                                                                                 | ؤ په                | كور              | RC             | د                                                |  |  |  |
| بنل بدمه                                                                                                                                                                            | کي پ                | وہ               | باغچه          | ادې                                              |  |  |  |
| ليدمه                                                                                                                                                                               |                     |                  |                |                                                  |  |  |  |
| ويشتمه                                                                                                                                                                              | و دي                | ت كرئ            | دي ډک          | توپک                                             |  |  |  |
| کړّمه                                                                                                                                                                               | زخمي دي<br>سو راو   | نه کړم           | ړۀ دي          | په م                                             |  |  |  |
| رلوېدمه                                                                                                                                                                             | سو راو              | مات              | مي             | وزر                                              |  |  |  |
| رواكۍ بشپړه كړه وړه پكښي                                                                                                                                                            |                     |                  |                |                                                  |  |  |  |
| ن ته کوتره، او هغهٔ کس د چا                                                                                                                                                         | ••                  |                  | • •            |                                                  |  |  |  |
| او بيا له پروازه رالوېدل او د                                                                                                                                                       |                     |                  |                |                                                  |  |  |  |
| يي د نرواکۍ په ټولنه کښي د                                                                                                                                                          |                     |                  | • •            | • ••                                             |  |  |  |
| • •                                                                                                                                                                                 | د حق نه ورکولو غبر  | **               |                |                                                  |  |  |  |
| ي.<br>نماړي او ماتي يا آزادي غاړي                                                                                                                                                   |                     |                  |                |                                                  |  |  |  |
| ت تر سترګو شي چي د ټولني                                                                                                                                                            |                     |                  |                |                                                  |  |  |  |
| ter                                                                                                                                             | Ŧ #                 |                  |                | بشپړه زهني رويې                                  |  |  |  |
| پټکي                                                                                                                                                                                | له و                |                  |                | • •                                              |  |  |  |
| . ي<br>مرى                                                                                                                                                                          | ه و<br>مړګيان       | تل               | هوډه           | پر                                               |  |  |  |
| مرانه                                                                                                                                                                               | منی                 | نة               | 2              | خلق                                              |  |  |  |
| جانانه                                                                                                                                                                              | که                  | بل مر            | ليا            | يو                                               |  |  |  |
| وى                                                                                                                                                                                  | چټ ګمان             | ، ت<br>د         | ير ځان         | ت                                                |  |  |  |
| وى                                                                                                                                                                                  | پ<br>، جانان        | كى ىنگە          | يے ا           | وچ                                               |  |  |  |
| ې هم داسې حماسي نظميه                                                                                                                                                               |                     | •                | •              | -                                                |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                     |                     |                  |                |                                                  |  |  |  |
| پېغامونه  وينو چې ورڅخه دپښتني ټولنې  بشپړ لاشعور او ماينډ سيټ را څرګنديږي.دغاړو پرته<br>موږ په چاربېته، ټپه، سندرو ، د اتڼ او نکل په نارو کښې  هم داسې حماسي نظميه  پېغامونه  وينو |                     |                  |                |                                                  |  |  |  |
| • سي <u></u> پ <del>ن</del> د. د                                                                                                                                                    |                     | ڪي تر ۽ -ن پ ارت | ۍ <u>د</u> د د | ;, <i>,,, - ,, - ,, ,,,</i> ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |  |  |  |

چې ورڅخه دپښتني ټولنې بشپړ لاشعور او ماينډ سيټ را څرګنديږي. که چيري موږ د رومانوي نکلونو تحليل او تجزيه وکړو ، نو په هغو کښې به هم موږ په دې سد و رسيږو چي د نکلونو په پلاټ کښې "ستونزه" (Conflict) د نيکي او بدۍ د جنګ کمه د نارينه توب او مېړاني د هوډ ساتلو زياته ده. زما د دې ادعا په حقله بشپړۀ څېړنه کيدلى شي. **پايله**: کلتوري حاکميت چي د طاقت هغه سرچينې را سپړي چي په عمومي توګه په نظر نه راځي خو د ټولنيز ساختمان په جوړښت کښې يې بنسټېز رول وي، کله چي موږ د مېړاني او نارينه توب و پديدې ته ځير شو نو په دې حقيقت پوهه شو چي ولي بنستې رول وي، کله چي موږ د مېړاني او نارينه توب و پديدې سره تړلى دى، د مېړاني تصور که يوې خواته ډېر زيات طاقت په خپله ولکه کي اخلي نو بل پلو ته موږ د اه م وينو چي ټولنيز فشار د نارينه حاکميت بنيادي لامل دى. پر نر او ښځه چي کوم فشار ټولنه اچوي هغۀ د يوه ټولنيز شعور په سوب مينځ ته راغلى دى چي انعکاس يې د پښتو په شفاهي ادب کښې په ډېره ښۀ توګه شوى دى.

## حوالې

1) Heywood, Andrew (1994) *Political Ideas and Concepts: An Introduction*, London, Macmillan

2) Lears, T.J. Jackson. (2016). The Concept of cultural hegemony: Problems and possibilities. The *American Historical Review*, 90(3), p. 567-593.

3) Foucault, M. (1991). Discipline and Punish: the birth of a prison. London, (1 Penguin.

4) Patriarch." The Merriam-Webster.com Dictionary, Merriam-Webster Inc.,

https://www.merriam-webster.com/dictionary/patriarch. Accessed 4 December 2019.

(5) Watson, Peter. (2005), Ideas A History from Fire to Freud, Phoenix, London, P.72

(6) حسن، سبط (۲۰۱۲ء)، پاکتان *يل ت*هذيب کاارتقا، مطبع ذکي سنز – کراچي، ص۴**۵** 

(7) Mohamand, Qalandar. Online Daryab Pashto Glossary, URL:
https://www.qamosona.com/j/index.php Last Accessed, December 12<sup>th</sup>, 2018
(8) Ibid.

(9) خټک، خوشال خان-(۲۰۰۱)، ارمغان خوشحال، مقدممه سید رسول رسا، یونیو رسټی بک اېجنسئ
 پېښور، مخ ۲۳۲
 (10) خټک، خوشال خان-(۲۰۰۱)، ارمغان خوشحال، مقدمه سید رسول رسا، یونیو رسټی بک اېجنسئ پېښور
 مخ ۳۷۹

(11) Connell, R. W. (Dec., 1990). A Whole New World: Remaking Masculinity in the Context of the Environmental Movement. *Gender and Society, Vol. 4, No. 4 , pp. 452-478*, 454.

(12) Tainter, Joseph A. and MacGregor, Donald G (2011)., Pashtun Social Structure: Cultural Perceptions and Segmentary Lineage Organization - Understanding and Working Within Pashtun Society. Available at

SSRN: https://ssrn.com/abstract=1934940 or http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.1934940 13) Peberdy D. (2011) Performance and Masculinity. In: Masculinity and Film Performance. Palgrave Macmillan, London

(14) The West in Afghanistan: 18<sup>th</sup>-19<sup>th</sup> Century Colonial Ambassadors, Soldiers, and Adventurers in a Racialized "free" and Zubeda Jalalzai Associate Professor of English, Rhode Island College

(15) Lindholm, Charles (1988), The Social Structure of Emotional Constraint: The Court of Louis XIV and the Pukhtun of Northern Pakistan, Source: Ethos, Vol. 16, No. 3, Published by: Wiley on behalf of the American Anthropological Association, pp. 227-246

(16) داود ، داور خان(۱۹۹۷) . پښتو فوکلور کښې اړ ، جدون پريس پېښور ، مخ ۴۹.
(17) هم دغۀ اثر مخ ۲۰۲
(18) نورالامين .(2012) *آرټ، کلچر اور تاريخ* . پشاور :محکم ثقافت و اطلاعات خېبر پشتونخوا مخ ۲۴.
(19) جهان عالم، ډاکټر (۲۰۱۳)، پښتو ټپه او تلميحات، خپرندوی پښتو اکېډمۍ کوټه، مخ ۱۳۳
(20) هم دغه اثر مخ ۱۲۲
(21) هم دغه اثر مخ ۱۲۳